ខំពុអនីពី៖ សាសនា ២.១ សេចគ្គីស្នើម

សាសនា គឺជាពាក្យក្លាយមកពី សាសន ដែលបានន័យថា ពាក្យបណ្ដាំ ពាក្យផ្ដាំ ផ្ញើ ពាក្យប្រៀនប្រដៅ ឬ ពាក្យបង្គាប់បញ្ហា។ សាសនា ក៏អាចពន្យល់ថា ជាពាក្យបណ្ដាំ ឬការទូ ន្មានប្រៀនប្រដៅរបស់គ្រូអាចារ្យណាមួយក្នុងលោក ដែលអប់រំ ឱ្យបរិស័ទធ្វើខ្លួន ឱ្យក្លាយទៅ ជាមនុស្សល្អដើម្បីឱ្យសង្គមមានសន្តិភាព រីកចម្រើនរុងរឿងនាលោកិយ ។ អត្ថន័យនៃពាក្យ សាសនា ឬលទ្ធិសាសនា ពុំមែនស្ថិតនៅត្រង់ជំនឿ ឬ បញ្ញត្តិសីលធម៌ និងការគោរព ប្រណិប័តន៍ប៉ុណ្ណោះទេ គឺវាត្រូវមានអង្គការពិសេសមួយសម្រាប់ទ្រទ្រង់ ថែរក្សាលទ្ធិ សាសនាឱ្យមានស្ថិរភាពតាំងនៅជាស្ថាពរ វែងឆ្ងាយទៀតផង ។

ឯមុខងារនៃសាសនាទាំងអស់ទោះបីមានលក្ខណៈទ្រឹស្តីនិងការប្រត្តិបត្តិផ្សេងៗ ឬ ក៏ ស្របគ្នាក៏ដោយ ក៏តែងមានគោលការណ៍សម្រាប់បំពេញដល់សេចក្តីត្រូវការនៃ មនុស្ស លោក ដូចខាងក្រោម៖

- សម្រាប់បម្រើសេចក្តីត្រូវការនៃមនុស្សម្នាក់ៗ។
- សម្រាប់ធ្វើសម្ពន្ធភាពនៃមនុស្សម្នាក់ៗ ទៅនឹងអ្នកដទៃ ។
- សម្រាប់ធ្វើសម្ពន្ធភាពនៃជនគ្រប់រូប ទៅនឹងទីបំផុតទុក្ខ នឹងព្រះអាទិទេព ឬ វត្ថុ ស័ក្តិសិទ្ធិ។

## សាសនាក្នុងលោកមានដូចជា៖

- សាសនាព្រាហ្មណ៍ឬព្រហ្មញ្ញសាសនាមានកំណើតនៅឥណ្ឌា។
- សាសនាព្រះពុទ្ធ ឬព្រះពុទ្ធសាសនា មានកំណើតនៅប្រទេសឥណ្ឌា។
- សាសនាគ្រិស្តមានកំណើតនៅប្រទេសស៊ីរី។

- សាសនាអ៊ិស្លាមមានកំណើតនៅប្រទេសអារ៉ាប់។
- សាសនាតៅមានកំណើតនៅប្រទេសចិន។
- សាសនាសិន្ត្តមានកំណើតនៅប្រទេសជប៉ុន។

ក្នុងចំណោមសាសនាទាំងនេះ សាសនាព្រាហ្មណ៍ និង សាសនាព្រះពុទ្ធ មានឥទ្ធិ ពលយ៉ាងខ្លាំងទៅលើសង្គមខ្មែរ ។

# ಡಿ.ಅ ಭಾಷಣಗಳು ಪ್ರಭಾಣ ಕಾಣಕ್ಕೆ ಜಾನಿಕ ಪ್ರಭಾಣಕ್ಕೆ ಜಾನಿಕ ಪ್ರಭಾಣಕ್ಕೆ ಪ್ರಭಾಣಕ ಪ್ರಭಾಣಕ ಪ್ರಭಾಣಕ ಪ್ರಭಾಣಕ ಪ್ರಭಾಣಕ ಪ್ರಭಾಣಕ ಪ್ರಭಾಣಕ

# 

សាសនាព្រាហ្មណ៍ ឬ *ព្រហ្មញ្ញសាសនា* ហៅតាមបែបខ្មែរ មានន័យថា សាសនា របស់ព្រាហ្មណ៍<sup>1</sup> ។ វាជាសាសនាដ៏ចាស់ជាងគេក្នុងលោក។ សកលលោក ស្គាល់សាសនា នេះថា «ហិណ្ឌូសាសនា» (សាសនារបស់ជនជាតិ ហិណ្ឌូ <sup>2</sup>)។ សាសនានេះផ្សំពី ជំនឿ និង ការប្រតិបត្តិរបស់ជនជាតិហិណ្ឌូ។ ពាក្យ *ហិណ្ឌូ* ក្លាយមកពីឈ្មោះទន្លេ *សិន្ទុ* ឬ *ឥណ្ឌូស* ។

<sup>&</sup>lt;sup>®</sup>ព្រាហ្មណ៍ (Brahmins) គឺពួកអ្នកវណ្ណៈខ្ពស់បំផុតក្នុងសាសនានេះ គឺអ្នកបួសឬឫសីដែលជាអ្នក រៀន និង ផ្សព្វផ្សាយសាសនានេះ។

<sup>&</sup>lt;sup>២</sup> ហិណ្ឌូ គឺតំបន់ឥណ្ឌាភាគខាងជើងដែលមានប្រជាជននិយាយភាសាហិណ្ឌី។ តំបន់នេះ លាត សន្ធឹងពីភ្នំហិមាល័យទៅដល់ខ្ពង់រាបដេកង់ និង ពីរដ្ឋអាស្សាមទៅដល់រដ្ឋ បញ្ចាប (Punjab)។ ជួនកាល ពាក្យនេះសំដៅដល់តំបន់ទំនាបនៃទន្លេគង្គា ឬ ជួនកាល ដល់ប្រទេសឥណ្ឌា ទាំងមូល ឬក៏ដល់ផ្នែកជាច្រើនៃអាស៊ីបូព៌ា ។

ដោយសារមានសាសនិករហូតដល់ទៅប្រមាណ ៩០០ លាននាក់ សាសនានេះក៏ក្លាយជា សាសនាធំទីបីនៅលើពិភពលោក បន្ទាប់ពីគ្រិស្តសាសនា និង អ៊ិស្លាមសាសនា ។

ព្រហ្មញ្ញសាសនា ត្រូវបាននាំចូលប្រទេសឥណ្ឌាដោយពួក អារ្យៈ (Arya) ឬ ពួកអា រ្យ័ន(Aryan)។ ក្នុងស្នាដៃវហ្គធម៌ខ្មែរសម្រាប់ថ្នាក់ទីបញ្ចាប់ របស់អ្នកស្រី ត្រឹង ងា អ្នកស្រី បានបញ្ជាក់ថា៖ "ប្រមាណជា ១៩០០ ឆ្នាំ មុនគ្រិស្តសករាជ ពួកអារ្យនេះបាន លុកលុយ ប្រទេសអ៊ឺរ៉ុបមួយផ្នែក និងមួយផ្នែកទៀតបានលុកលុយប្រទេសឥណ្ឌាភាគ ខាងជើង។ ក្រោយពីបានជ័យជំនះលើពួកដ្រាវីនដែលជាឥណ្ឌាស្បែកខ្មៅមក ពួកនេះ បានគ្រប់គ្រង លើពួកម្ចាស់ស្រុក ហើយក៏ចាប់ផ្តើមផ្សព្វផ្សាយឥទ្ធិពលលទ្ធិសាសនា ព្រាហ្មណ៍ពីពេល នោះមក ។ ពួកព្រាហ្មណ៍ជាអ្នកមានការៈថែរក្សាជំនឿ និង ផ្សព្វផ្សាយ លទ្ធិសាសនា ព្រាហ្មណ៍ ។ គេបានរៀបចំកែច្នៃផ្លាស់ប្តូរទស្សនៈនិងទ្រឹស្តីឱ្យកាន់តែ ប្រសើរឡើងជាលំដាប់ ។"

អ្នកស្រី ហ្សីតូ (Madelene Giteau) វិញ គាត់បានបញ្ជាក់ក្នុងស្នាដៃ របស់គាត់ ឋា៖
"មូលដ្ឋានគ្រឹះនៃអរិយធម៌ខ្មែរមានសាសនាពីរ ដែលបានទទួលឥទ្ធិពលពីឥណ្ឌាគឺ ព្រហ្ម
ញ្ញសាសនា និង ព្រះពុទ្ធសាសនា ។ ឥទ្ធិពលនេះមានការអះអាងច្បាស់ និងត្រូវគេរកឃើញ
តាមរយៈអក្សរសាស្ត្រខ្មែរ សិល្បៈខ្មែរ និងក្នុងសង្គមខ្មែរ ។ មុនសម័យនគរភ្នំ គ្រប់ប្រទេស
ទាំងអស់នៅអាស៊ីអាគ្នេយ៍បានទទួលឥទ្ធិពលអរិយធម៌ឥណ្ឌា។ ដល់ សតវត្សទី១ នៃ
គ្រិស្តសករាជ បាតុភូតនេះមានដំណើរការយឺតៗ តែរីកចម្រើនទៅមុខ។" អ្នកប្រវត្តិសាស្ត្រ
បានរកឃើញថា លទ្ធិព្រហ្មញ្ញសាសនា ដែលបានផ្សព្វផ្សាយនៅប្រទេសកម្ពុជាមានចរន្ត
យឺតរហូតដល់ចូលស៊ុបតែម្តងនេះ គឺវ៉ាតាមរយៈស្តេចឥណ្ឌា និង ឈ្មួញឥណ្ឌាដែលបាន
ចេញចូលស្រុកខ្មែរ ។ មានរឿងមួយនិទានថា មានស្តេចឥណ្ឌាមួយអង្គព្រះនាម កៅណ្ឌិន្យ
បានលើកទ័ពជើងទឹកមកច្បាំងដណ្តើមទឹកដីខ្មែរដែលមានស្តេចស្រីមួយព្រះអង្គព្រះនាម
សោមាសោយរាជ្យនៅនគរគោកធ្លក។ ដោយធ្វើសង្គ្រាមចាញ់ ព្រះនាង សោមា ត្រូវរៀប
អភិសេកជាមួយព្រះបាទ ភៅណ្ឌិន្យ ហើយគ្រប់គ្រងនគរគោកធ្លកតរៀងមក ។ តាមស្រ

ឡាយខ្មែរ ព្រះបាទ កៅណ្ឌិន្យ បាន ដាក់ឈ្មោះជា ហ៊ុន ទៀន វិញ ទើបគេសន្និដ្ឋានថា ប្រទេសខ្មែរទទួលយកឥទ្ធិពលលទ្ធិព្រហ្មញ្ញ- សាសនាតាមយេៈក្សត្រអង្គនេះ ។

អំណៈអំណាងមួយទៀតបានរកឃើញថា ពួកឈ្មួញឥណ្ឌាតែងតែធ្វើដំណើរតាម សំពៅមកទាក់ទងរកស៊ីជួញដូរជាមួយអ្នកស្រុក ហើយបានរៀបការជាមួយស្ត្រីខ្មែរ ទៀត ផង ។ ពួកនេះបានបង្កជាពូជពង្សកូនចៅនៅក្នុងស្រុកខ្មែររហូតមក ។ ព្រោះហេតុ នេះ ហើយ បានជាទំនៀមទម្លាប់ប្រពៃណីឥណ្ឌាបានបន្សល់ទុកពីពេលនោះមក ។ មាន ការ អះអាងច្រើនទៀតនិងប្លែកៗ តែខ្លឹមសារបានបញ្ជាក់ឯកភាពគ្នាថា ព្រហ្មញ្ញ-សាសនាបាន ទទួលឥទ្ធិពលពីប្រទេសឥណ្ឌាមែន ។ ឥទ្ធិពលនេះបានចាក់ឫសយ៉ាងមាំ ក្នុងចិត្ត ក្នុង សង្គមខ្មែរ ក៏ដូចជា ជំនឿ ប្រពៃណី ភាសា អក្សរ ជាពិសេស សិល្បៈ ស្ថាបត្យកម្មខ្មែរ បុរាណ។

គេរកឃើញថាក្នុងរាជ្យព្រះបាទកវ្ម័ន និងរាជ្យព្រះបាទឥសានវរ្ម័នមានកាគោរពព្រះ ហិហេរៈ ដែលមានទ្រង់ទ្រាយព្រះឥសូរនិងព្រះវិស្ណុរលាយចូលគ្នា។ ព្រះព្រហ្មក៏ត្រូវបានរក ឃើញថាមានការគោរពខ្លះដែរ តែព្រហ្មញ្ញសាសនានៅមានឥទ្ធិពល ខ្សោយនៅឡើយ ។ ក្រោយរជ្ជកាលរបស់ព្រះអង្គជាច្រើនជំនាន់មក គេសង្កេតឃើញ ថា អ្នកស្រុកនៅតែប្រកាន់ យកលទ្ធិព្រហ្មញ្ញសាសនាដដែល ។ នៅក្នុងរាជ្យជ័យវរ្ម័នទី២ ព្រហ្មញ្ញសាសនាកាន់តែលូត លាស់ឡើងព្រោះមានការគាំទ្រយ៉ាងខ្លាំងពីសំណាក់ក្សត្រខ្មែរ និង នាម៉ឺនមន្ត្រីក្នុងរាជវាំង ។ ព្រហ្មញ្ញសាសនានាពេលនោះគេគោរពព្រះឥសូរជា ធំ រហូតដល់គេបានចាត់ទុកថា ព្រហ្ម ញ្ញសាសនាជាទឹកបន្សាបរវាងរដ្ឋពីរដែលបែកបាក់ មកជារដ្ឋមួយមានឯកភាពទូទាំង ប្រទេស ។ នៅពេលនោះ គេបានយកកំពូលភ្នំ គូលែនធ្វើជាកន្លែងរៀបចំពិធី ដែលគេហៅ ថា ព្រះរាជចក្រវាល។

សតវត្សទី១២ នៃរជ្ជកាលព្រះបាទសូរ្យវរ្ម័នទី២ ព្រះអង្គប្រកាន់យកលទ្ធិព្រហ្មញ្ញ-សាសនាតែគោរពព្រះវិស្ណុជាធំ។ ការអះអាងនេះបញ្ជាក់តាមរយៈក្បាច់រចនា និង ចម្លាក់ ជា ច្រើនដែលគេសាងឡើងតាមប្រាសាទនានាដូចជា រូបអវតារព្រះវិស្ណុ ឬរឿងព្រេង ដែលឆ្លាក់ តាមរយៈជញ្ជាំងប្រាសាទ ដូចជារឿងរាមាយណៈឥណ្ឌា រឿងមហាភារតយុទ្ធ ជាដើម ។

នៅសតវត្សទី ១៣ ថ្វីបើព្រហ្មញ្ញសាសនាត្រូវប្រជាជនអស់ជំនឿទៅហើយក្ដី តែគេ អាចនិយាយបានថាព្រហ្មញ្ញសាសនាមិនលោយសាបសូន្យឡើយ ព្រោះព្រះបាទ ជ័យវរ្ម័នទី ៧ ដែលមានជំនឿទៅលើព្រះពុទ្ធសាសនាមហាយាន បានបង្កលក្ខណៈឱ្យព្រហ្មញ្ញសាសនា មានជីវិតរស់នៅពុំបាត់បង់ឡើយ ។

លទ្ធិព្រហ្មញ្ញសាសនាត្រូវបានបន្តគោរពវិញ តាមបែបការគោរពព្រះឥសូរជាធំ គឺក្នុង ឧកាសនោះហើយដែលអ្នកប្រវត្តិសាស្ត្រទទួលស្គាល់ថា មានប្រតិកម្មសាសនាបានន័យថា អ្នកដែលងប់ងល់នឹងជំនឿព្រហ្មញ្ញសាសនាបានវាយបំបាក់ធ្វើឱ្យខ្ទេចខ្ទីរ ទាំងពុទ្ធរូប ទាំង បដិមា និងព្រាហ្មណាស្រមនៃលទ្ធិព្រហ្មញ្ញសាសនាដែរ ដូចជា ការគាស់រំលើង ឬវាយ បំបាក់ និង នាំយកទៅទម្លាក់ចោលនៅបាតស្រះស្រង់ ឬ បឹង អូរ ទន្លេ ជាដើម ។

លុះដល់សតវត្សទី១៤ ព្រហ្មញ្ញសាសនាអស់ឥទ្ធិពល តែជំនឿផ្សេងៗនៃលទ្ធិនេះ បានបន្សល់រហូតរៀងមក ។ សព្វថ្ងៃគេឃើញមានសល់ដូចជា ពិធីអភិសេកមហាក្សត្រ ពិធី បន់ស្រន់សុំទឹកភ្លៀង សុំសេចក្តីសុខពីអ្នកតាម្ចាស់ភូមិករ ព្រះធរណី អារក្ស ពិធី ដំឡើងគ្រូ តូច គ្រូធំ ពិធីសែនព្រេន ពិធីបង្វិលពពិល ស្រោចទឹកមន្ត ប្រើយ័ន្ត អាបធ្មប់ ។ល។

នេះហើយជាប្រភពដែលចេញពីវត្តមានរបស់លទ្ធិព្រហ្មញ្ញសាសនាអនុវត្តនៅ ប្រទេសខ្មែរយើងកន្លងមក ។

## 

ព្រាហ្មញ្ញសាសនានេះចែកចេញជា ៣ សម័យធំៗគឺ៖

- -សម័យវេទនិយម (១៥០០ ឆ្នាំដល់ ៥៥០ ឆ្នាំមុនគ.ស.)
- -សម័យព្រាហ្មណ៍និយម (៥៥០ ឆ្នាំមុនគ.ស. ដល់ ស.វទី១០ នៃគ.ស.)
- -សម័យហិណ្ឌូនិយម (ស.វ. ទី ១០ រហូតមក)

### ස ස ස ස ස ස ස ස ස ස

## **២.១.១- ಇತ್ಟೇಕಣ**

វេទនិយម គឺជាចលនាវប្បធម៌ឥណ្ឌា ដែលនិយមឱ្យតម្លៃទៅលើគម្ពីរវេទ ។ វេទ និយមសិក្សាអនុវត្តតាមទស្សនៈ ទ្រឹស្ដី ដែលមានរៀបរាប់នៅក្នុងគម្ពីរវេទ ពោលគឺ ជា ចលនាវប្បធម៌ដែលមានគម្ពីរវេទជាមូលដ្ឋាន ។ ចំណេះវិជ្ជាគ្រប់បែបយ៉ាង របៀបរស់ នៅ ទំនៀមទម្លាប់ គោលការណ៍អប់រំ ការគ្រប់គ្រងស្រុកទេស ការរៀបចំសង្គមមនុស្ស ក៏មាន អធិប្បាយនៅក្នុងគម្ពីរវេទនេះដែរ ។

អត្ថបទទាំងអស់ស្ដីពីសាសនាដែលជនជាតិអាវ្រ័ននាំចូលមកក្នុងប្រទេសឥណ្ឌា គេ ឱ្យឈ្មោះថា វេទ ដែលប្រែថា «ចំណេះដឹង»។ អត្ថបទទាំងអស់នោះច្រើនតែជាមន្ដ សម្រាប់ សូត្រចំពោះទេវៈក្នុងឱកាសធ្វើពិធីបូជា ជាពិសេស ក្នុងពិធីបូជាយញ្ញ។ មាន ចម្រៀងជា ច្រើនលើសលប់សម្រាប់សូត្រសរសើរព្រះអគ្គី និង ព្រះឥន្ទ្រ ។ ព្រះអគ្គីជា ទេវៈបង្កើតផ្សែង ដែលនាំយកគ្រឿងបូជាទៅថ្វាយអាទិទេពដែលសាសនិកបូជា ។

គម្ពីរវេទគឺជាប្រភពនៃសាសនាឥណ្ឌូឬសាសនាព្រាហ្មណ៍ និង ជាមូលដ្ឋាននៃ វិទ្យា សាស្ត្រឥណ្ឌាទាំងអស់ ។

គម្ពីរវេទមានបួនចំណែកគឺ ឫគវេទ, សាមវេទ, យជុរវេទ និង អថរវេវេទ ។ គម្ពីរទាំង នេះសរសេរជាភាសាសំស្រ្កឹត(Vedic Sanskrit) ។ វេទបីខាងដើមជាចំណែកដើម ចម្បង ដែលគេអាចហៅថា *ត្រ័យវិទ្យា* ឬ ដែលយើងតែងលឺនៅក្នុងអក្សរសិល្ប៍ខ្មែរ និង ល្ខោនខ្មែរ ថា *ត្រែវេទ* ។ ចំណែកវេទទាំងបីនេះគឺជាមន្តអាគមសម្រាប់សូត្រសរសើរ និង បួងសួង ចំពោះអាទិទេព។ ចំណែកទីបួននៃគម្ពីរនេះគឺជាមន្តអាគមសម្រាប់ស្កោះផ្លុំ មើលជំងឺ ឬប្រើ ស្នេហ៍ជាដើម។ គម្ពីរវេទមានឥទ្ធិពលយ៉ាងខ្លាំងទៅលើសង្គមលោក ខាងលិចនៅសតវត្សទី ១៩ ។ កវី អ្នកចម្រៀង ទស្សនវិទូ និង ភាសាវិទូជាច្រើន មកពី លោកខាងលិច បានសិក្សា គម្ពីរវេទ រួចសរសេរទស្សនវិជ្ជារបស់ខ្លួនឬសិក្សាប្រៀបធៀបភាសាសំស្រ្កឹតនឹងភាសាអឺរ៉ុប។

សូម្បីតែមេដឹកនាំទាមទារសិទ្ធិសិរីភាព លោក *ម៉ាទើន លូឌើ ឃិង* ក៏បានសិក្សាការប្រៀន ប្រដៅរបស់មេដឹកនាំហិណ្ឌូ *មហាត្មៈ គន្ធី* អំពីការតវ៉ាបែបអហិង្សារបស់គាត់ដែរ។

នៅក្នុងសង្គមខ្មែរ គម្ពីរវេទត្រូវប្រជាជនខ្មែរគោរពយ៉ាងខ្លាំងក្នុងអតីតកាល ។ តាមរ យៈរឿង ព្រះគោព្រះកែវ គម្ពីរវេទជានិមិត្តរូបនៃការចេះដឹង និង ភាពរុងរឿងរបស់ ខ្មែរ។

### :ಜ್ಞಾಣ -ಜಿ.୧.ಜಿ

វណ្ណៈ ជាពាក្យកម្ទីមកពីពាក្យបាលីវណ្ណ ដែលមានន័យដូចគ្នានឹងពាក្យសំស្ក្រឹត វណ៌ ដែលមានន័យដើមថា*ពណ៌, សម្បុរ, ពន្លឺ, ស្មើ, ភេទ, ថ្នាក់វង្ស, ពូជ* ។ ប៉ុន្តែ ក្នុង ភាសាខ្មែរ ពាក្យវណ្ណៈត្រូវបានគេប្រើប្រាស់សម្គាល់ន័យថា ថ្នាក់ វង្ស ឬ ឋានៈសង្គម ឯពាក្យ វណ៌ ប្រើក្លាយជា*ពណ៌* ដែលមាននន័យថា សម្បុរ ។

វណ្ណៈក្នុងសាសនាព្រាហ្មណ៍មាន៤ ហើយវណ្ណៈទាំង៤នេះត្រូវស្លៀកសំពត់ដណ្ដប់ ដែលមាន*ពណ៌* ខុសៗគ្នា។ ការចែកវណ្ណៈនេះគឺចែកដោយពណ៌សំពត់នេះឯង។ វណ្ណៈទាំង ៤ ក្នុងសាសនាព្រាហ្មណ៍មាន៖

- វណ្ណៈព្រាហ្មណ៍ ប្រើពណ៌ស កើតពីព្រះឱស្នព្រហ្ម ជាម្ចាស់សាសនា មានមុខ ការ ជាអ្នកបង្រៀនវេទ ឬមន្តវិជ្ជាផ្សេងៗ។
- វណ្ណៈក្សត្រ ប្រើពណ៌ក្រហមកើតពីព្រះ៣ហា (កំភួនដៃ)ព្រះព្រហ្ម មាន មុខការជា អ្នកចម្បាំង ឬ អ្នកគ្រប់គ្រងនគរ។
- វណ្ណៈវ៉េស្យៈ ប្រើពណ៌លឿងកើតពីឧរុ (ក្លៅ) ព្រះព្រហ្ម មានមុខការខ្ពង់ខ្ពស់ ចុះរង ពីវណ្ណៈក្សត្រមក ឬ កិច្ចការធម្មតា។
- វណ្ណៈសូទ្រៈ ប្រើពណ៌ខ្មៅ កើតពីព្រះបាទព្រហ្ម មានមុខការខាងស៊ីឈ្នួល ឬ ការងារថយថោកផ្សេងៗ(គឺអ្នកបម្រើឬវណ្ណៈខ្ញុំគេ)។

### ពន្ធរន្ធិធម្មធម្មទេខេត្ត

អាទិទេពមានលំនៅនៅស្ថានសួគ៌, ស្ថានមនុស្ស, ក្នុងខ្លួនមនុស្ស (អាទិទេពមាន

រូបស្ថិតនៅជាមួយមនុស្សជួយមនុស្សឱ្យបានឃើញជាក់ស្តែងនឹងភ្នែកគួរគោរព), ដាច់ ពី ស្ថានមនុស្ស ឬលើអាកាស (ក្នុងសង្គមមនុស្ស) ។

## ක ක ින්න්න්න්න් අත

មានគម្ពីរមួយចំនួនទៀតដូចជា *ព្រាហ្មណ៍ អាណ្យេកៈ* និង *ឧបនិស័ទ* កើតនៅចន្លោះ សម័យវេទ និង សម័យហិណ្ឌូ ។ ទោះជាយ៉ាងនោះក្ដី គម្ពីរទាំងនេះសុទ្ធតែពឹងផ្អែកលើគម្ពីរ វេទ ហើយរាប់បញ្ចូលជាប្រភេទគម្ពីរវេទដែរ។

ក្នុងសម័យកាលនេះ សាសនាមួយចំនួនទៀតកើតនៅប្រទេសឥណ្ឌា មាន ពុទ្ធ សាសនា និង សាសនាជេន ជាដើម។ គម្ពីវេទេសរសេរជាពាក្យរាយ ហើយជជែក ពិភាក្សា អំពីការបូជាផ្សេងៗនៅក្នុងគម្ពីវេទេ ។ ឧទាហរណ៍ គម្ពីវព្រាហ្មណ៍ចាស់នៅក្នុង ឫគវេទ និយាយថា ការបូជាគឺជាការបូជាពិតប្រាកដ ឯក្នុងគម្ពីវព្រាហ្មណ៍ថ្មីនិយាយថា សត្វត្រូវបាន ដោះលែងឱ្យមានសេរីភាពទៅវិញ បន្ទាប់ពីត្រូវបានចងទៅនឹងបង្គោល បូជា ។ គឺនៅសម័យ នោះហើយដែលសាសនាព្រាហ្មណ៍បានបញ្ចូល អហិង្សា ។ ក្រៅពីអហិង្សា សម័យនេះក៏ បញ្ចូលនូវ កម៌ (កម្ម) និង សំសារ (វដ្ដសង្សារ)។

ពួកព្រាហ្មណ៍ជាអ្នកគោរពបូជាអាទិទេព។ គេជឿថា បញ្ហាអាទិទេពពុំមែន ជាបញ្ហាអ ស្តិរូបនិយមទេ វាគឺជាបញ្ហាដែលគេចាត់បញ្ចូលក្នុងទស្សនវិជ្ជារូបនិយម។ អាស្រ័យហេតុ នេះហើយ បានជាគេធ្វើឱ្យព្រះអាទិទេពរបស់គេជាតួអង្គមានរូបរាង មានគ្រួសារ មានបញ្ហា ដូចមនុស្សដែរ ។

## ព្រះអាទិទេពសំខាន់មាន៣អង្គគឺ ៖

- ព្រះព្រហ្ម (Brahma)
- ព្រះសិរៈ (Shiva)
- ព្រះវិស្ណុ (Vishnu)។

## ឯព្រះអាទិទេពរាយរងមាន ៖

-ព្រះអាទិត្យ - ព្រះចន្ទ - ព្រះធរណី

- ព្រះគង្គា - ព្រះ៣យ - ព្រះភិរុណ ជាដើម។

## ក-ព្រះព្រហ្ម

ព្រះព្រហ្មមានលក្ខណៈពិសេសសម្រាប់សម្គាល់ដូចតទៅ៖

- មុខ ៤
- ដៃ៤ កាន់គម្ពីរវេទទាំង៤
- កាយសម្បុរផ្កាឈូក
- សម្លៀកបំពាក់ពណ៌ស
- កេតនភ័ណ្ឌ ថូ, ផ្គាំ, ស្លាបព្រា, ថាស
- ជួនកាលព្រះព្រហ្មឈរ



ស្ងៀមជួនកាលទៀតអង្គុយនៅលើផ្កាឈូកដែលដុះចេញពីផ្ចិតរបស់ព្រះវិស្ណុ។

- មានសត្វហង្សជាជំនិះ
- មានមហេសី១អង្គនាមនាងសរស្វតី (ទេពធីតាបង្កើតចំណេះវិជ្ជានិងភាសា) មាន បុត្រ៣អង្គគឺព្រះទក្សៈ,ព្រះភ្នុគុ, និងព្រះនាងសំធ្យាឬសន្ធិយា ។

### សង្កេត៖

- គម្ពីរវេទបានចែងថា ព្រះព្រហ្មជាព្រះអាទិទេពច្បងគេ ជាព្រះអាទិទេពបង្កើត លោក និង ភាវៈព្រមទាំងជាអ្នកបង្កើតគម្ពីរវេទទាំង ៤ ទៀតផង (ព្រះព្រហ្ម ពុំ មានសកម្មភាពអ្វីសំខាន់ទេ ក្នុងសាសនាហិណ្ឌូ) ។
- ព្រះព្រហ្ម កាលបានបង្កើតលោក ភាវៈ និងគម្ពីរវេទរួចហើយ ក៏គង់នៅស្ងៀម លែងមានចលនាអ្វីទាំងអស់ ។
- នៅប្រទេសកម្ពុជា គេឃើញមានរូបចម្លាក់ព្រះព្រហ្មបន្តិចបន្តួច ។

## ខ- ព្រះសិវៈ

ព្រះសិវៈមានលក្ខណៈពិសេសសម្រាប់សម្គាល់ដូចតទៅ៖

- មានមុខមួយ ប៉ុន្តែអាចបែងភាគបានមុខ ៥ ដៃ ១០
- មានកពណ៌ខៀវ
- កាយសម្បុរ-ស
- ព្រះនេត្រ៣ ដោយព្រះនេត្រ២ដូចមនុស្សធម្មតា និង១ទៀតដែលហៅថា *អគ្គីនេត្រ* នៅចំកណ្ដាលថ្ងាសហើយបិទជានិច្ច និងអាចក្រឡេកឆេះ
- សម្លៀកបំពាក់ស្បែកខ្លា ឬ ស្បែកដំរី
- រូបដូចឥសីមាន ផ្នុងសក់ធំ ហើយមានខ្សែផ្គាំនៅក ឬនៅដៃ
- រូបដូចគ្រូរបាំ
- កេតនភណ្ឌមាន៖ ត្រីសូល៍/ច្បូកផ្លែ៣(ច្បូក=ប្រដាប់នេសាទធ្វើដោយដែក មានចម្អាមបីមានដងមានងៀង) ខ្សែផ្គាំ ស្គរ ដំបង លលាដ៍ក្បាល ខ្សែមួយ ចង្វាយ។ល។
- មានពាក់កម្រងឆ្អឹងលលាដ៍ក្បាលជាគ្រឿងសម្រាប់រាប់យុគ
- មាននាគសង្វារជាគ្រឿងសម្គាល់រាប់ឆ្នាំ
- ពាក់មួកមានព្រះចន្ទ្រមួយចំណិតរាង កណ្ដៀវជាគ្រឿងសម្គាល់រាប់ខែ
- យានជំនិះគឺគោ ឈ្មោះ *នន្ទិ*
- មានមហេសីព្រះនាម បវ៌តី ដែលអាច បែងភាគជាអវតារជាច្រើន។ ព្រោះ ហេតុនេះ ព្រះនាមនៃមហេសីព្រះអង្គ មានដូចជា៖
- ១- នាងទុគ៌ា (*ស្ត្រីចេះធ្វើមិនដឹងមិនឮ*) ២- នាងឧមា (*ស្ត្រីជាទីពេញចិត្ត*)
- ៣- នាងគៅរី ( *ស្ត្រីសម្បុរទង់ដែង*)



៤- នាងកាលី (*ស្ត្រីសម្បុរខ្មៅ*)

៥- នាងចន្ទី (*ស្ត្រីកំណាច*)

៦- នាងបវ៌តី ( *បុត្រីម្ចាស់ភ្នំ*)

៧- នាងកុមារី (*ស្ត្រីក្រមុំបរិសុទ្ធ*)

៨- នាងទេវី (*ទេពកញ្ញា*)

៩- នាងមហាទេវី(*ទេពកញ្ញាដ៏ប្រសើរ*)។

- មានបុត្រ២អង្គ ជាមួយនាងទុគ៌ា គឺ ស្កន្ទ (ទេវៈតំណាងចម្បាំង មានយានជំនិះជា សត្វ ក្ងោក) និង គណេស (ទេវៈខាងបញ្ញា មានដៃ២ ឬ៤ ពោះកំប៉ោង ក្បាលជាដំរី មានតែភ្លុកធ្វេង ភ្លុកខាងស្ដាំបាក់ដោយសារ ប្រយុទ្ធជាមួយបរ សុរាមៈដែលជាអវតារព្រះ វិស្ណុនិងដែលមានយាន ជំនិះជាសត្វកណ្ដូរ)។



ព្រះសិវៈមានឈ្មោះច្រើន៖

១- ព្រះមហាទេព Maha Deva ៦- ព្រះឧគ្រៈ Ugra

២- ព្រះហរៈ Hara ៧- ព្រះអឃោរៈ Aghora

៣- ព្រះមហេស្វរៈ Mahesvara ៨- ព្រះកែរវៈ Bhaivara

៤- ព្រះទ្រៈ Rudra ៩- ព្រះឥសូរ (បែបខ្មែរ)

៥- ព្រះឥស្វរៈ Ishvara ១០- សង្ការៈ (Shankara)

ព្រះសិវៈជាអ្នកបង្កើតលោកផង និងបំផ្លាញលោកឱ្យវិនាសទៅវិញផង។ ព្រះសិវៈ ជា អាទិទេពរបស់ជនជាតិឥណ្ឌាភាគខាងជើង (ពួកអារ្យាង) ហើយព្រះសិវៈតំណាង សភាវៈ កាចឃោរឃៅចូលចិត្តកាប់ចាក់ស៊ីសាច់ហុតឈាមហើយពេលខឹងម្តងៗព្រះសិវៈតែងតែរាំ ដើម្បីបំផ្លាញលោក។ ព្រោះហេតុនេះ ទើបជនជាតិឥណ្ឌាមានជំនឿថា ព្រះ សិវៈចូលចិត្ត សោយឈាម ។

ក្រៅពីនេះ មានការសាងរូប សិវៈ (ឬ ឥសូរ) ជាលិង្គតម្កល់ឱ្យនៅ ជាមួយយោនីនាងឧមា ជានិមិត្តរូប នៃការបង្កើតលោក ។ នៅប្រទេស ឥណ្ឌាស.វ.ទី១២ មាននិកាយមួយ ឈ្មោះ វៃសិវៈ បាននិយមគោរពសិវៈ



ដោយចាត់ទុកព្រះសិវៈជាអាទិទេពតែមួយធំជាងគេបានកសាងលិង្គជាតំណាង ហើយ យកលិង្គនេះមកពាក់ជាប់ជាមួយខ្លួនទៀតផង ។ អ្នកគោរពសិវៈតែងនិយមធ្វើបុណ្យ ក្នុង មួយឆ្នាំម្តង ដោយធ្វើនៅវេលាយប់ ហើយឱ្យឈ្មោះពិធីនោះថា "សិវរាត្រី" ។ ពិធីនេះ គេ ប្រារព្ធក្នុងទន្លេគង្គា (មុជទឹកលាងបាប ហើយដងទឹកយកទៅស្រោចលើលិង្គឥសូរ បង្ហូរទៅ លើយេនីនាងឧមា)។ អ្នកនៅឆ្ងាយពីទន្លេគង្គាអាចយកទឹកដូងមកជំនួស ក៏បាន ឯនៅ ប្រទេសកម្ពុជា សម័យគោរពព្រះឥសូរ គេបានសាងសង់លិង្គព្រះឥសូរ និង យោនី នាងឧមា តម្កល់សឹងគ្រប់ប្រាសាទនិងតាមទីប្រជុំជននានាទុកគោរពបូជា។

ខ្មែរពីបុរាណហៅថ្មដែលគេបានសាងជារូបសិវលិង្គកាត់ខ្លីថា*អង្គ* គឺអង្គជាតបុអង្គ

កំណើតហៅថ្មតំណាងយោនីនាងឧមាថា បំពង់ខ្ចី ។ ដូច្នេះ ទឹកស្រោចលើថ្មដែលជា និមិត្តរូបនៃសិវៈ និង ឧមាដើម្បីសុំសេចក្តីសុខសេរីសួស្តី មានឈ្មោះថា ទឹក អង្គបំពង់ខ្ចី (ឈ្មោះទីគោរពបូជាទាំងនេះមានដល់ សព្វថ្ងៃ ដូចជា អង្គតាសោម អង្គស្នួលជាដើម )។

ក្រោយមក គេសាងរូបសិវៈជាតួមនុស្សមាន ក្បាល៥ ដៃ១០ ជួនជាឥសី ឬ ជា តាបសដែលជា



ម្ចាស់នៃពួកយោគិន ឬអ្នកធ្វើពិធីយោគៈ មានសក់បួង ពុកមាត់ស្រួច កាន់ផ្គាំនៅដៃ ហើយ ពេលខ្លះទៀត សិវៈ មានរូបរាងជាមនុស្សក្មេង ពាក់មួករាងមូល មានលម្អ ដោយរូបចំណិត លោកខែដូចផ្លែកណ្ដៀវនៅពីមុខ មាន ភ្នែកទី ៣ នៅលើថ្ងាស ហើយជួនកាល គេសាងរូប ឥសូរជាក្សត្រគ្រង់លើបល្ល័ង្ក ជារូបឥសូររាំ ឬ ជារូបឥសូរជិះ គោនន្ទិ ជាមួយនាងឧមា។

## គ- ព្រះវិស្ណ

ព្រះអាទិទេពអង្គនេះជាអ្នកថែរក្សាលោកឲ្យបានគង់វង្សសុខសាន្ត និង មាន របៀបរៀបយេ ។ ព្រះវិស្ណុមានឈ្មោះច្រើនទៀតដូចជា ព្រះនារាយណ៍ (និយមហៅនៅ ស្រុកខ្មែរ) ភគវន្ត (ពាក្យនេះ ក្នុងពុទ្ធសាសនា សំដៅលើព្រះពុទ្ធ), ហរិ, ឬ អនន្ត ។ គម្ពីរ ខ្លះនិយាយថា ព្រះវិស្ណុមានកំណើតពីតំណក់ញើសថ្ងាសរបស់ព្រះព្រហ្ម ក្នុងពេល ព្រះអង្គ បំពេញតបៈ ។

# លក្ខណៈពិសេសសម្គាល់ព្រះវិស្ណុ

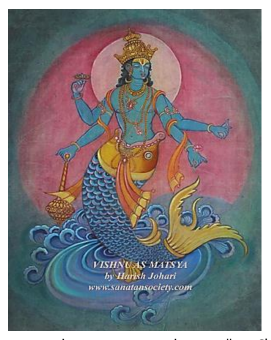
- មានព្រះកេស១
- មានដៃ២ ឬ ៤ ឬ ៨ (ចម្លាក់ព្រះវិស្ណុ ដៃ ៨ នៅស្រុកខ្មែរ មាននៅសតវត្សទី៨)
- ទ្រង់ឈរ
- សម្លៀកបំពាក់លឿង
- កេតនភណ្ឌមានដូចជា កងចក្រ ដំបង ផ្កាឈុក ខ្យងស័ង្ខ ធ្នុ ដាវ ម្កុដមូលវែង
- ឃានជំនិះគឺសត្វគ្រុឌ និងពស់ «សេសៈ»
- វិមាននៅស្ថានវៃកុណ្ឌ ។

ព្រះវិស្ណុមានអវតារ ១០ យ៉ាងគឺ៖



## ១- មត្ស្យ

«មត្ស្យ» គឺជាអវតារព្រះវិស្ណុមានរាងជាសត្វ ត្រី ដែលបានជួយជីវិតមនុស្សឱ្យរួច ផុតពីទឹកជំនន់ ដែលបង្កដោយយក្សឈ្មោះ ហយគ្រីវៈ (មានក្បាល ជាសេះ)។ យក្ស ហយគ្រីវៈ បានចាប់យកព្រះសិវៈ ទៅ ហើយបានបាត់ខ្លួននៅ មហាសមុទ្រ ។ បើគ្មាន ព្រះសិវៈ ព្រះព្រហ្មមិនអាចបន្តតួនាទីជាអ្នកបង្កើត លោកបានទេ។ នៅពេលនោះ ព្រះវិស្ណុ បានធ្វើខ្លួនឱ្យ ក្លាយជាត្រីដើម្បីជួយព្រះសិវៈ។ យក្សហយគ្រីវៈ បាន បង្កើតឱ្យមានទឹកជំនន់ឡើង ពេលនោះ ព្រះវិស្ណុ



ដែលស្ថិតនៅរូបរាងជាត្រី បានប្រើកន្ទុយរបស់ខ្លួន ចងភ្ជាប់ជាមួយសត្វពស់ឈ្មោះវ៉ាសុគី (Vaasuki) ដោយយកពស់ វ៉ាសុគីធ្វើជាខ្សែចងភ្ជាប់នឹងទូក ហើយបានបញ្ចៀសទូកឱ្យ គេចផុតពីទឹកជំនន់។ ពេលនោះ ទឹកជំនន់ក៏បានស្ងប់ទៅវិញ ។ នៅពេលដែលព្រះព្រហ្ម បានភ្ញាក់ដឹងខ្លួនឡើង ហើយដឹងថា ព្រះសិវៈត្រូវបាន យក្សហយគ្រីវៈ ចាប់ខ្លួនទៅ ព្រះ ព្រហ្មក៏បានសុំបួងសួង ឱ្យព្រះវិស្ណុ ជួយ។ ពេលនោះ ព្រះវិស្ណុ ស្ថិតនៅរូបរាងជាសត្វត្រីនៅ ឡើយ បានស្វែងរកនិង ច្បាំងជាមួយយក្សហយគ្រីវៈ ហើយក៏បានជួយព្រះសិវៈដើម្បី ឱ្យបន្តការបង្កើតលោក។

## ២- កុម៌

កុម៌ គឺជាអវតារទីពីររបស់ព្រះវិស្ណុដែល មានរូបរាងជាសត្វអណ្ដើកដើម្បីជួយពួកទេវៈ ក្នុងការដណ្ដើមទឹកអម្រឹត (ដែលអាចធ្វើឱ្យ ពួកគេមានជីវិតអមតៈ) ក្នុងសង្គ្រាមដណ្ដើម ទឹកអម្រឹតជាមួយនឹងពួកអសុរានៅក្នុងរឿង កូរសមុទ្រទឹកដោះ។ ដោយខ្លាចទឹកអម្រឹត បាន ទៅពួកអសុរា ពួកទេវៈក៏បានបួងសួង សុំឱ្យព្រះវិស្ណុជួយ។ ពួកគេបានយកភ្នំមន្ទរៈ ធ្វើជា ស្នូលនិងនាគវ៉ាសុគីធ្វើជាខ្សែដើម្បីកូរយកទឹកអម្រឹត។ ពេលនោះ ព្រះវិស្ណុ និងពួកទេវៈ នៅខាង កន្ទុយ ហើយពួកអសុរានៅខាងក្បាល ។ នៅ ពេលពួកអាសុរានិងពួកទេវៈកំពុង កូរសមុទ្រទឹក ដោះនោះភ្នំមន្ទរៈបានស្រុតចុះ។ រំពេចនោះ ព្រះ វិស្ណុក៏បានកាឡាខ្លួនជាសត្វអណ្ដើកដើម្បីកល់និង ទប់ភ្នំមិនឱ្យស្រុត ហើយពួកអសុរានិងទេវៈក៏បន្ត ការកូរតទៅទៀត។ នៅពេលការកូរចេះតែបន្ត កាន់តែយូរ នាគវ៉ាសុគី អស់កម្លាំងនិងបានព្រួស ពិសមកក្រៅ ដែលធ្វើឱ្យពួកយក្សដែលនៅខាង ក្បាលត្រូវពិសយ៉ាងខ្លាំង និងមានការឈឺចាប់ជា



ពន់ពេក ហើយក៏ត់េបាត់ទៅ។ ពួកទេវៈបានសុំឱ្យព្រះសិវៈជួយ។ សង្គ្រាមដណ្ដើមទឹកអម្រឹត បានចាប់ផ្ដើមម្ដងទៀត ហើយនៅពេលដែលពួកយក្សនិងទេវៈកំពុងធ្វើការកូរ ស្រាប់តែ មានវត្ថុមានតម្លៃមួយចំនួនបានផុសចេញពីក្រោមសមុទ្រមក ។ អប្សរាបានលេចចេញឡើង ហើយទេពីលក្ស្មី ក៏បានលេចឡើងប្រកបដោយសម្រស់ដ៏ស្រស់ត្រកាល ដែលធ្វើឱ្យពួកយ ក្សនិងទេវៈកើតក្ដីស្រឡាំងកាំង។ បន្ទាប់មកទៀត ទន្ធន្ត្រីភគវៈ (Danvantri Bhagava) ក៏បានលេចឡើងពីក្រោយ ដោយមានកាន់ថូពណ៌មាសដែលពេញទៅដោយ ទឹកអម្រឹត។ នៅពេលនោះ ព្រះវិស្ណុបានកាឡាខ្លួនជាងនាងមោហិណី (Mohini) ដែល មានសម្រស់ស្រស់ត្រកាល ពង្វក់យកទឹកអម្រឹតពីពួក អសុរៈ និង បានចែកឱ្យពួកទេវៈ។

#### ៣- វរាហៈ

វរាហៈ គឺជាព្រះវិស្ណុដែលបានកាឡាខ្លួនធ្វើ ជាជ្រូកព្រៃដើម្បីចាប់យក្សហិរណៈ ដែល មាន បំណងចង់រំលាយលោកឲ្យក្លាយទៅជាទឹកសមុទ្រ។ នៅពេលដែលព្រះព្រហ្ម បានប្លែង ខ្លួនជាពីរ ជា ស្វយម្ពុ (Swayambu) និង សថរូពៃ (Satharoobai) ក្នុងបំណង ការពារជីវិតនៅ លើលោកយើងនេះ នៅពេលលោកយើងបានលេចលង់ក្នុងទឹកសមុទ្រ ដោយសារទឹកជំនន់ ដែលបង្កឡើងដោយ យក្សហិរណៈ ព្រះព្រហ្មក៏បាន សុំឱ្យព្រះវិស្ណុជួយ ស្រោចស្រង់ផែនដីដែលបានលេច នៅបាតសមុទ្រនោះ ។ នៅពេល ព្រះព្រហ្មកំពុងតែធ្វើ សមាធិ ព្រះវិស្ណុបានកាឡាខ្លួនធ្វើជាសត្វជ្រូកព្រៃ ឈ្មោះ វាហៈ ដែលធំធាត់យ៉ាងលឿន និងមានទំហំ ធំជាងសត្វដំរីទៅទៀត។ វាហៈបានធ្វើដំណើរទៅ បាតសមុទ្រ ហើយនៅទី នោះ វាហៈ បានស្វែងរក ឃើញផែនដីនិងបានលើកវាឡើងពីមហាសមុទ្រ ដោយចង្កុម ខាងមុខដ៏វែងទាំងពីរ តែពេលនោះ យក្ស ហិរណៈ បានព្យាយាមរារាំងព្រះវិស្ណុ និង បាន សើច



ចំអកឱ្យព្រះវិស្ណុនៅពេលព្រះវិស្ណុមានរូបរាងជាជ្រុកព្រៃ។ ចម្បាំងដ៏ធំរវាងយក្ស ហិរណៈ និង វរាហៈ បានផ្ទុះឡើងហើយពេលនោះវរាហៈបានប្រើដំបងធំ និង កងចក្រ ដើម្បីសម្លាប់ យក្សហិរណៈ។ យក្សហិរណៈត្រូវព្រះវិស្ណុវាយចំត្រចៀកហើយក៏ស្លាប់បាត់ ទៅ ហើយព្រះ វិស្ណុក៏បានលើកផែនដីឡើងឱ្យផុតពីមហាសមុទ្រ ។

## ៤- នរសិង្ហ

នរសិង្ហគឺជាព្រះវិស្ណុដែលបានកាឡាខ្លួនធ្វើ ជាមនុស្សសិង្ហ (ដងខ្លួនជាមនុស្ស និងក្បាល ជា សិង្ហ) ដើម្បីសម្លាប់យក្សហិរណកសិបុ។ ហិរណៈ និង ហិរណកសិបុ គឺជាបងប្អូនបង្កើត នឹងគ្នា។ ក្រោយការស្លាប់របស់ហិរណយក្ស ដែល ត្រូវអវតារវារ ហៈសម្លាប់ ហិរណកសិបុ បានសុំពរពីព្រះព្រហ្មហិកុំឱ្យ



នរណាសម្លាប់វាបានឡើយទោះបីជានៅពេលយប់ឬពេលថ្ងៃក្ដី ទោះបី ជាមនុស្សទូទៅក្ដីឬ

អាទិទេពក្ដី ទោះបីជានៅលើដីក្ដីឬលើអាកាសក្ដី និងដោយអាវុធណាក្ដី។ យក្សហិរណកសិ បុមានកូនប្រុសម្នាក់ឈ្មោះ*ប្រហាលធៈ* (Prahaladha) ដែលជាអ្នកគោរពព្រះវិស្ណយ៉ាងខ្លាំ ហិរណកសិបុបានព្យាយាមបញ្ចុះបញ្ចូលកូនប្រុសឱ្យឈប់ ជឿនិងឈប់គោរព ប្រណិប័តន៍ព្រះវិស្ណុតទៅទៀត ។ តែទោះបីជា ហិរណកសិបុ ខំប្រឹងព្យាយាមយ៉ាងណាក៏ ដោយក៏នៅតែពុំបានសម្រេចបំណងដែរ។ ហិរណកសិបុ បានតាំងចិត្ត ថានឹងសម្លាប់កូន ប្រុសបង្កើតជាទីស្រលាញ់របស់ខ្លួន។ ហិរណកសិបុបានរិះរកគ្រប់វិធី ដោយយកកូនទៅ ទម្លាក់ក្នុងមហាសមុទ្រ និងដាក់ថ្នាំបំពុលក្នុងអាហារជាដើម ប៉ុន្តែ រាល់លើក វាសុទ្ធតែ បរាជ័យដោយមានការជួយពីព្រះវិស្ណ។ ហិរណកសិបុកើតចិត្តក្ដៅក្រហាយយ៉ាងខ្លាំងហើយ បានសួរកូនថា តើខ្លួនអាចជួបនឹងព្រះវិស្ណុបាននៅកន្លែងណា? ប្រហាលធៈ ឆ្លើយថា ព្រះ វិស្ណអាចលេចចេញពីសសរនៃព្រះរាជវាំងនេះ។ ឮដូច្នោះ ហិរណកសិបុ បានវាយបំបែក សសរផ្អែកជាពីរ ស្រាប់តែពេលនោះហិរណ- កសិបុ បានឃើញព្រះវិស្ណមានរូបរាងជា មនុស្សពាក់កណ្ដាល និងសិង្ហពាក់កណ្ដាលអង្គុយនៅក្នុងសសរនោះ ។ ក្នុងរូបរាងជាន រសិង្ហ ព្រះវិស្ណុដែលមិនមែនជាមនុស្សហើយក៏មិនមែនជា អទិទេពនោះ បានសម្លាប់យក្ស ហិរណកសិបុដោយប្រើក្រចកដៃដែលមិនមែនជាអាវុធ និងសម្លាប់វានៅវេលាល្ងាចដែល មិនមែនជាពេលយប់និងពេលថ្ងៃ ។

#### ៥- វាមនៈ

វាមនៈជាមនុស្សតឿដែលព្រះវិស្ណុកាឡា ខ្លួន បោកបញ្ហោតយក្សពលិ។ ពលិ គឺជាចៅ របស់ហិរណ កសិបុហើយមានមហិទ្ធិវិទ្ធខ្លាំងក្លា និងបានគ្រប់គ្រង ភពទាំងបី។ ទោះបីពលិជា យក្សក៏ដោយ ក៏ពលិ គ្រប់គ្រងផែនដី និងមនុស្ស ប្រកបដោយយុត្តិធម៌និង គុណសម្បត្តិ។ តែ ដោយហេតុថា លោកទាំងបីមិន អាចឱ្យយក្ស គ្រប់គ្រងទេ និង ដោយសារព្រះវិស្ណុក៏ពុំ



អាចច្បាំងជាមួយពលិបាន ទើបព្រះវិស្ណុកាឡា ខ្លួន ធ្វើជាព្រាហ្មណ៍តឿ។ ពលិកំពុងធ្វើការ តាំងសីល និងដើម្បីតាំងសីលបានសម្រេច ពលិ ត្រូវផ្ដល់អ្វីៗគ្រប់យ៉ាងដែលព្រាហ្មណ៍សុំ។ ព្រះវិស្ណុដែលបានកាឡាខ្លួនជាមនុស្ស តឿ សុំពលិតែដីបីជំហានប៉ុណ្ណោះ។ ពលិគិតថា ការ សុំបែបនេះគឺជារឿងគួរឱ្យអស់ សំណើច ដោយគិតថា ដីបីជំហានរបស់វាមនៈមានទំហំតូ ច។ ពលិ បានស្នើឱ្យ ព្រាហ្មណ៍តឿសុំអ្វីដែលមានតម្លៃជាងនេះ តែវាមនៈទទូចសុំតែដីបី ជំហានតែប៉ុណ្ណោះ។ ដោយសារ ការទទូចរបស់វាមនៈ ពលិយក្សក៏យល់ព្រមផ្ដល់ដីបី ជំហានដល់ព្រាហ្មណ៍ តឿ។ បានការយល់ព្រមពី យក្សភ្លាម ព្រាហ្មណ៍តឿបានពង្រីកខ្លួន យ៉ាងជំ ហើយឈាន ជំហានទីមួយជាន់បានដីទាំងមូល និងជំហានទីពីរជាន់បានចក្រវាល ទាំងមូល។ នៅ ពេលនោះ ពលិជឹងថាគ្មានដីឱ្យទៅព្រាហ្មណ៍តឿទៀតទេ ក៏បានឱនចុះ ចំពោះមុខ វាមនៈ និងបានសុំឱ្យវាមនៈជាន់ក្បាលជាថ្នូរនឹងជំហានទីបី ។ ជំហានទីបីរបស់ ព្រះ វិស្ណុបានជាន់យក្ស ពលិ ឱ្យទៅគ្រប់គ្រងនៅកន្លែងទាបជាងគេ ។

### ៦- បរសុរាម

បរសុរាមជាអវតាររបស់ព្រះវិស្ណុកាន់ ពូវៅដៃដែលជាអំណោយរបស់ព្រះសិវៈ ប្រទានឱ្យ ដើម្បីរំដោះមនុស្សឱ្យចេញពីការសង្កត់សង្កិនរបស់ស្ដេច មានស្ដេច *កាតិវិឃេះ* ជា ដើម និង ដើម្បីលុបបំបាត់ ចោលវណ្ណៈ ក្សត្រ។ បរសុរាមបានព្យាយាម សម្លាប់ស្ដេច នេះ២១ដង។ នៅក្នុងសារមន្ទីរជាតិ យើង ឃើញមាន បដិមាបរសុរាម ដែលធ្វើពីថ្មភក់ នៅ ស.វ.ទី ៦-៧ នៅភ្នំដា ស្រុកអង្គរបុរី ខេត្ត តាកែវ។ មើលទៅ តាមក្បាច់ក្បូរសម្លៀកបំពាក់បដិមានេះ វាទំនងជា ស្ថិតក្នុងរចនាបថភ្នំដា ។



#### ៧- រាមា

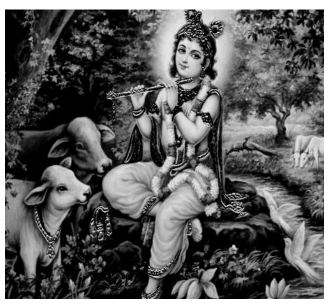
រាមាជាតួអង្គក្នុងរឿងរាមាយណៈ
របស់ឥណ្ឌាដែលខ្មែរស្គាល់ថា ជាតួអង្គ ព្រះ
រាមនៅក្នុងរឿងរាមកេរ្តរ៍បស់ខ្មែរ។ រាមាមាន
មុខងារសម្លាប់ក្រុងរាពណ៍ដែល ជាយក្ស
ឃោរឃៅ ដើរគំរាមកំហែងមនុស្ស- លោក និង
ទេវលោក។ ជម្លោះរវាងក្រុង រាពណ៍ និង រា
មាកើតឡើងនៅពេល ដែល ក្រុងរាពណ៍
បានចាប់យកនាង សីតាដែលជាមហេសី
របស់រាម ពេលដែល ទ្រង់គង់នៅក្នុងព្រៃ។
នាងសីតាជានាងលក្សីទេពី ដែលជា



មហេសីរបស់ព្រះវិស្ណុ។ ចម្បាំងដ៏ខ្លាំងក្លារបស់រាមានិង ក្រុងរាពណ៍កើតឡើងនៅ ក្រុងលង្កា ហើយចម្បាំងនេះ បានធ្វើឱ្យប្អូននិងកូនរបស់ក្រុងរាពណ៍ស្លាប់ទៀតផង។

## ៨- ក្រឹស្ណៈ

ក្រឹស្ណៈ ជាអវតារទី៤ របស់ព្រះ
វិស្ណុ ដែលមានតួនាទីអប់រំមនុស្សឱ្យ ផ្ដាច់
ខ្លួនចេញពីវដ្ដសង្សារ ពិសេសគឺ ផ្ដាច់ខ្លួន
ចេញពីយក្សកំណាចឈ្មោះ កម្សៈ
(Kamsa)។ ក្រឹស្ណៈគឺជាកូនទី៤របស់
នាងទេវាគី(Devaki) និង វាសុទេវារៈ
(Vasudevar)។ ពេលកំពុង ជិះរទេះសេះ



ជាមួយនាងទេវាគីនិងវាសុទេវារៈ យក្សកម្បៈ ដែលជាបងប្រុសរបស់នាង ក៏ស្រាប់តែឮស ម្លេងបន្លឺឡើងថា យក្សកម្បៈនឹងត្រូវស្លាប់នៅក្នុងដៃកូនទី ៤ របស់នាង ទេវាគីនិងវាសុទេវា រៈ។ នៅពេលនោះ យក្សកម្សៈក្រៅក្រោធជាខ្លាំង និងចង់សម្លាប់នាង ទេវាគី តែត្រូវខកខាន ទៅវិញដោយហេតុថា បញ្ហានឹងកើតឡើងនៅពេលដែលពួកគេមានកូនទី៨។ ពួកគេបាន យល់ព្រមប្រគល់កូនដែលកើតមកឱ្យទៅយក្សកម្សៈទាំងអស់។ យក្សកម្សៈបានយក ទេវា គីនិងវាសុទេវារៈ និងឧគ្រសេនៈ ដែលជាឪពុករបស់ទេវាគី ទៅឃុំឃាំង។ យក្សកម្សៈបាន សម្លាប់កូនទាំង ៦ របស់ទេវាគីដោយគ្មានត្រាប្រណី។ ក្រោយទៀត នាងទេវាគីក៏ចាប់មាន ផ្ទៃពោះកូនទី៧ ដែលជាអទិសេស (Adisesha' samsam)។ ព្រះវិស្ណុបានដឹងរឿងនេះ ក៏ បានបង្វែរឱ្យកូនទី៧ របស់នាង ទេវាគី ទៅចាប់កំណើតក្នុងផ្ទៃពោះរបស់នាងរោហិនី វាសុទេវារៈ។ យក្សកម្សៈស្មានថាកូនទី៧ (Rohini) ដែលជាភរិយាម្នាក់ទៀតរបស់ របស់នាងទេវាគីបានស្លាប់បាត់។ ពេហិនី បានប្រសូតបុត្រមួយដ៏ស្អាតនិងមានឫទ្ធានុភាព ខ្លាំងក្លាទៀតផង។ នាងទេវាគី បានបង្កើតកូនទី៤ ហើយវាសុទេវារៈបានយកកូនទី៤ នោះ ចេញពីគុក ហើយយកកូនផ្សេងមកជំនួសវិញ ។ នៅតាមផ្លូវ អាទិសេស ដែលជាកូនទី៧ របស់នាងទេវាគី និង ដែលមានកំណើតនៅក្នុងផ្ទៃពោះរបស់នាងពេហិនី បានជួយការពារ ក្រឹស្ណៈពីគ្រោះធម្មជាតិ ។ យក្សកម្សៈពេលដឹងថាក្រឹស្ណៈបានចាប់កំណើត ក៏ប្រញាប់ទៅ ក្នុងគុក ចាប់យកក្មេងនោះបម្រុងសម្លាប់ចោល។ ស្រាប់តែពេលនោះ ក្មេងនោះក៏ហោះ ឡើង ហើយ ចំអកដាក់យក្សកម្សៈថា សត្រូវរបស់ខ្លួននៅរស់រានមានជីវិតរួចក៏បានបាត់ខ្លួន មួយពែច ។ យក្សកម្សៈបានបញ្ជូនយក្សឱ្យស្វែងរកក្រឹស្ណៈ ។ ក្រឹស្ណៈរស់នៅជំពាត់និងបាន ទទួលការស្រលាញ់រាប់អានពីមនុស្សគ្រប់គ្នា ។ ទោះបីជាក្រឹស្ណៈជាក្មេងក៏ដោយ ក៏គេ បាន សម្លាប់យក្សជាច្រើនរាប់មិនអស់រួចមកហើយ។ ក្រឹស្ណៈបានប្រាប់យសោធៈ (Yasodha) ដែលជាអ្នកចិញ្ចឹមបីបាច់និងចាត់ទុកជាម្ដាយថា ចក្រវាលទាំងមូលនៅក្នុងមាត់របស់គេ សូ ម្បីតែពស់កៅលិង្គ (Koalinga) ដ៏ខ្លាំងពូកែក៏ត្រូវក្រឹស្ណៈបង្ក្រាប បាន និងអាចបញ្ហាពស់ នោះបានទៀតផង ។ យក្សកម្សៈក៏ត្រូវក្រឹស្ណៈសម្លាប់នៅពេលនោះដែរ ។ រូបចម្លាក់ ស្ណៈកំពុងទ្រភ្នំគោវធ៌នដែលធ្វើអំពីថ្មភក់នៅដើមស.វ.ទី៦ រកឃើញនៅវត្តកោះ ព្រៃកប្បាស ស្រុកអង្គរបុរីខេត្តតាកែវមាននៅក្នុងសារមន្ទីរជាតិ ។





ក្រឹស្ណៈសម្លាប់នាគកៅលិង្គ

ក្រឹស្ណៈសម្លាប់កម្សៈ

### **៩- ពុទ្ធៈ**( Budha )

សាសនាហិណ្ឌូបានបញ្ចូលតួអង្គព្រះពុទ្ធជាតួអង្គអវតារទី៩ របស់ព្រះវិស្ណុ ក្នុង នាម ជាអ្នកមកអប់រំ ផ្សះផ្សារពួកបព្វជិត និង មនុស្សផងទាំងពួងឱ្យផុតពីទុក្ខ ។ ព្រះពុទ្ធ បាន បង្រៀនពីទុក្ខដែលជាមែកជាងរបស់ការជាប់ជំពាក់ចិត្ត នឹងកាមកិលេសតណ្ហា ទាំងពួង ព្រមទាំងបានផ្សព្វផ្សាយនូវមាគ៌ារលត់ទុក្ខទាំង៤ទៀតផង។ តាមការណ៍ពិត ព្រះពុទ្ធគឺជា ព្រះសមណគោតមដែលជាព្រះបរមគ្រូដ៏ល្បីល្បាញ និង ជាអ្នកបង្កើតព្រះពុទ្ធសាសនា។ ពេលដែលពុទ្ធសាសនាកំពុងរីកចម្រើនយ៉ាងខ្លាំងក្លា ពួកព្រាហ្មណ៍និយមនៃប្រទេសឥណ្ឌា នាសម័យនោះមានការភ័យខ្លាចក្រែងពុទ្ធសាសនាមានការរីកចម្រើនជាងព្រហ្មញ្ញសាសនា ពួកគេក៏បានបង្កើតទស្សនៈថា ព្រះពុទ្ធជាអវតាររបស់ ព្រះវិស្ណុដែលចុះមកចាប់កំណើតលើ ផែនដីជាព្រះសមណ្ឌេតមេមានតួនាទីជួយដាស់តឿនមនុស្សឱ្យស្គាល់ល្អស្គាល់អាក្រក់ ជឿទៅលើការធ្វើបុណ្យ និង ជៀសវាងនូវអំពើបាប។ ការបញ្ចូលតួអង្គព្រះពុទ្ធជាអវតាររបស់ ព្រះវិស្ណុក៏ជាមធ្យោបាយមួយដើម្បី ទាក់ទាញឱ្យក្រុមពុទ្ធសាសនិកមានជំនឿតាមបែបការ គោពេបូជាព្រហ្មញ្ញសាសនាវិញ។

## **១០- កល្កិ**ន(Kalkiavataram)

កល្កិនជាអវតារទី១០របស់ព្រះវិស្ណុដែលមិនទាន់
បានចាប់បដិសន្ធិនៅលើលោកយើងនេះទេ។ ការមក ដល់
នៃអវតារនេះហាក់ដូចជាវាជាចុងបញ្ចប់នៃផែនដី។ កល្កិន
ជាមនុស្សមានក្បាលជាសេះ មានមុខងារជាអ្នក-កាត់ទោស
ពួកសភាវៈអាក្រក់ដោយដាក់ទណ្ឌកម្ម និង ឱ្យរង្វាន់ពួក
សភាវៈល្អដើម្បីរៀបចំយុគមាស។ មិនតែ ប៉ុណ្ណោះ កល្កិន
បញ្ជាក់ស្មារតីមនុស្សឱ្យសាងអំពើកុសល ស់ក្នុងពិភព
លោកដែលប្រកបដោយគុណធម៌ សច្ចធម៌ និង អនុវត្តខ្លួន
ឱ្យសមក្នុងភាពជាមនុស្ស ។ យើងឃើញ រូបកល្កិនអវតារ
មាននៅក្នុងសារមន្ទីរជាតិ។ រូបនោះធ្វើ អំពីថ្មភក់ក្នុងស.វ. ទី
៧ រចនាបថសម្បូរ។



### ឃ- ព្រះហរិហរៈ

គម្ពីរវេទខ្លះបានបង្ហាញពីការបែងចែកព្រះហរិហរៈ ដែលជាអាទិទេព ផ្សំជាពីរ ផ្នែក គឺ នៅចំហៀងខាងធ្វេងគឺ *ហវិ*ឬ វិស្ណុ និងចំហៀងខាងស្ដាំគឺ *ហរៈ* ឬ សិវៈ ។

គេបានរកឃើញកំណើតព្រះហរិហរៈនៅប្រទេសឥណ្ឌានៅស.វ.ទី១០។ ជំនឿ លើ ហរិហរៈបានផ្សាយឥទ្ធិពលខ្លាំងនៅឥណ្ឌាប៉ែកខាងត្បូងនៅស.វ.ទី១៤ ប៉ុន្តែ គេបាន រក ឃើញថា បដិមាហរិហរៈនៅក្នុងប្រទេសខ្មែរត្រូវបានឆ្លាក់តាំងពីស.វ.ទី ៦មកម្ល៉េះ ។

ជំនឿលើហរិហរៈជាជំនឿដែលកើតឡើងនៅពេលមានវិបត្តិរវាងនិកាយព្រះសិវៈនិង និកាយព្រះវិស្ណុ ។ ដើម្បីដោះស្រាយការបាក់បែកគ្នានេះ គេបានបង្រួបបង្រួមព្រះ អាទិទេព ទាំងពីរអង្គនេះឱ្យទៅជាអាទិទេពតែ១អង្គវិញ ។ អ្នកគោរពព្រះវិស្ណុក្ដី អ្នក គោរពព្រះសិវៈក្ដី អាចគោរពបូជាព្រះហរិហរៈបានទាំងអស់គ្នា ។

### ព្រោះមោតុជូចម្ដេច បានថាគេគោះពនេច:?

ដើមឡើយ ជនជាតិឥណ្ឌាមិនគោរពទេវៈទេពួកគេជឿលើកម្លាំងធម្មជាតិ ដូច បុព្វ បុរសយើងដែរ។ តែចាប់ពីពេលពួកអារ្យាងចូល ហើយបានផ្សព្វផ្សាយសាសនាដល់ ជនជាតិដើមឥណ្ឌាមក ជនជាតិឥណ្ឌាក៏គោរពទេវៈរហូតមក ។

ទេវៈនីមួយៗមានទីលំនៅខុសៗគ្នា៖ លើស្ថានទេវិលោក លើអាកាស លើកំពូល ភ្នំ ក្នុងទឹកលើផែនដី។ល។ អាស្រ័យលើមុខងារតួនាទីខ្ពស់ឬទាប និង លក្ខណៈល្អឬ អាក្រក់ របស់ទេវៈទាំងនោះ ។

## នេទ:សំខាត់ៗតិខមុខទារ

- *ព្រះឥន្ទ* ឬ*ឥន្ទ្រ* ៖ នៅដើមសម័យវេទ ពួក អារ្យាងចាត់ទុកព្រះឥន្ទជាអាទិទេពធំ ជាងគេ មានឋានៈ និងអំណាចខ្ពស់ បំផុត។ ព្រះឥន្ទ មានយានជំនិះជាជំរី ក្បាលបី ដែលមាន ឈ្មោះថាព្*រាវ័ណ*។ ព្រះឥន្ទបញ្ហាផ្គូរ និងរន្ទះ



- ។ ឧទាហរណ៍, ដោយខឹងនឹង កសិករដែលលែងគោរពខ្លួនតាមការបញ្ចុះបញ្ចូល របស់ក្រឹស្ណៈ ព្រះឥន្ទ្រក៏បញ្ហារន្ទះ បាញ់កសិករទាំងនោះ តែកសិករទាំងនោះក៏ត្រូវក្រឹ ស្ណៈជួយការពារដោយលើកភ្នំគោវជ៌នបាំង។
- *ព្រះអគ្និ* ឬ*អគ្គិ*៖ ជាទេវៈតំណាងភ្លើង ជាសាក្សីនៃអំពើល្អ/អាក្រក់របស់មនុស្ស។ ឧទាហរណ៍, ដើម្បីបង្ហាញភាពស្អាតស្អំរបស់ខ្លួនចំពោះព្រះរាម នាងសិតាក៏ដើរ កាត់ភ្លើង។ ពេលខ្លះទៀត ដើម្បីបញ្ជាក់ថា សម្ដីរបស់ខ្លួនជាពាក្យពិត ខ្មែរ និយាយ ថា ខ្ញុំនិយាយមុខភ្លើង ។
- *ព្រះពិរុណ* ៖ ជាទេវៈបង្កើតភ្លៀងនិងទឹក និង (ក្នុងជំនឿដើមរបស់ព្រហ្មញ្ញ សាសនា) ជាទេវិតារក្សាសមុទ្រ (ឯក្នុងវិប្បធម៌ខ្មែរ នាងមណីមេខលាជាទេវិតា រក្សាសមុទ្រ)។ ព្រះពិរុណមានយានជំនិះជាសត្វមករ ឬ ហង្ស។

- *ព្រះសូរ្យឬ ព្រះអាទិត្យ*៖ ជាទេវៈបង្កើតកម្ដៅនិងពន្លឺ។ ក្នុងវប្បធម៌ខ្មែរ ព្រះសូរ្យ ត្រូវ បានគេគូរជារូបទេវតាជិះរាជរថអូសដោយសេះ៧ ឬ ដោយសិង្ហ។ ក្នុងរឿង រាមកេរ្តិ៍ ក្រោយពេលព្រះលក្ស្មណ៍សន្លប់ដោយសារត្រូវសររបស់ឥន្ទ្រជិត ហនុមានត្រូវទៅ រកថ្នាំមកព្យាបាលព្រះលក្ស្មណ៍ឱ្យទាន់មុនព្រះអាទិត្យលិច ពុំនោះទេ ព្រះលក្ស្មណ៍ នឹងត្រូវស្លាប់។ ដើម្បីកុំឱ្យព្រះអាទិត្យលិច ហនុមានក៏ វាយសេះរបស់ព្រះអាទិត្យឱ្យ ត់បាត់ទៅ ម្ល៉ោះហើយព្រះអាទិត្យក៏ពុំអាចធ្វើ ដំណើរទៅមុខបានឡើយ។
- *ព្រះចន្ទ្រ* ៖ ជាទេវៈតំណាងសោភណភាព ជាអ្នកថែរក្សារុក្ខជាតិ។ ព្រះចន្ទ្រជាទេវៈ ដែលមានរូបសម្បត្តិស្អាត គង់លើរាជរថដែលអូសដោយសត្វចៀម។
- *ព្រះឃម* ៖ ជាទេវៈតំណាងសេចក្ដីស្លាប់ ជាអ្នកធ្វើទោសមនុស្សអាក្រក់ នៅ ពេល គេស្លាប់ទៅ។ ព្រះយមមានយានជំនិះជាសត្វក្របី។ ពេលខ្លះ គេហៅព្រះ យមថា ព្រះ កាល ព្រោះព្រះយមជាអ្នកកំណត់កាលវេលា មានសេចក្ដីស្លាប់ របស់មនុស្ស ជាដើម ហើយពេលវេលាធ្វើដំណើររបស់ព្រះយម មិនអាចមាន នរណាហាមឃាត់ បានឡើយ។ នៅសម័យបុរាណ ខ្មែរគោរពព្រះយមជានិមិត្ត- រូបនៃតុលាការ។ មាន សិលាចារឹកមួយចារអំពីការកាត់ក្ដីរបស់តុលាការចំពោះទំនាស់ដីធ្លីមួយ ហើយ សិលាចារឹកនោះមានធ្លាក់រូបព្រះយមនៅផ្នែកខាងលើ។ ខ្មែរសម័យកណ្ដាលហៅ រដ្ឋមន្ត្រីខាងក្រសួងយុត្តិធម៌ថា *ឧកញ៉ាយមរាជ* ។

ក្រៅពីនេះ មានទេវៈជាច្រើនទៀតដែលមានមុខងារផ្សេងៗគ្នាតែមិនសូវច្បាស់ លា ស់។ សម័យវេទគេនិយមគោរពទេវៈច្រើនអង្គ។ ការគោរពទេវៈច្រើនបែបនេះ ហៅ ថា«ពហុ ទេវនិយម »។

ឈានដល់សម័យព្រាហ្មណ៍និយម គេមានទំនោរគោរពទេវៈតែមួយអង្គវិញ ដោយគេ បង្រួមទេវៈទាំងនោះឱ្យនៅសល់តែមួយអង្គដែលគេចាត់ទុកជាអាទិទេពដើម បង្អស់ ក្នុងការ បង្កើតភាវៈក្នុងលោក។ ទេវៈឯទៀតនៅរក្សាទុកដដែល តែគ្មានតួនាទី សំខាន់ឡើយ ។ អាទិ ទេពដែលព្រាហ្មណ៍ចាត់ទុកជាធំជាងគេនោះគឺព្រះព្រហ្ម ។ ទស្សនៈនេះហៅថា «ឯក វេទនិយម» ។

គួរកត់សម្គាល់ថាឯកទេវនិយម ក្នុងសាសនាព្រាហ្មណ៍ គឺជាឯកភាពក្នុង ពហុភាព ដោយហេតុថាពួកព្រាហ្មណ៍បានលើកតម្កើងសិវៈជាអាទិទេពធំជាងគេ ហើយ បានបែង ភាគជាទេវៈ៣អង្គ គឺ "ព្រហ្ម, វិស្ណុ និង សិវៈ" ដែលបានបង្កើតទស្សនៈថ្មីមួយ ទៀត គឺ ត្រីមូរ តិ។

ទស្សនៈនេះត្រូវបានគេនិយមរាប់អានតាំងពីសម័យព្រាហ្មណ៍និយមហើយខ្លាំងជាង គេនៅសម័យហិណ្ឌូនិយម ។

កាលដើមឡើយអាទិទេពទាំងនោះគ្មានរូបរាងទេ តែក្រោយមកទើបគេបង្កើតឱ្យ មានរូបរាងតំណាងតួអង្គមនុស្សមានប្រពន្ធ កូន មានតណ្ហា មានកេតនភណ្ឌ ។

## ಣ್ಣುಚ್ಚಿತ್ತಾಣ -m.ದ

សម័យហិណ្ឌូនិយមជាសម័យតពីសម័យព្រាហ្មណ៍និយមមក គឺពីសតវត្សទី១០-១១ រហូតមកទល់សព្វថ្ងៃនេះ ។

ហិណ្ឌូនិយមជាលិទ្ធិសំយោគរវាងវេទនិយម និងព្រាហ្មណ៍និយម ។ លទ្ធិនេះកែ លម្អ លទ្ធិមុនៗឱ្យសមស្របទៅតាមសម័យកាល ។ ឧទាហរណ៍៖ គេនៅបាត់ទុកការបែងចែកវ ណ្ណៈជាការរៀបរាប់របស់អាទិទេពឥតប្រែប្រួល ប៉ុន្តែមានការកែសម្រួលឱ្យមានលក្ខណៈប្រជាធិបតេយ្យជាងសម័យវេទនិយម និងសម័យព្រាហ្មណ៍និយមខ្លះៗ គឺមិនតឹងរ៉ឹងដូចពី ដើមពេកទេ ដូចជា ការលុប របបរាជានិយមចោល បន្ថយបុព្វសិទ្ធិ នៃគ្រួសារស្ដេចហើយ និយមឱ្យតម្លៃមនុស្សទៅលើ គុណសម្បត្តិផ្សេងៗទៀតដូចជា ចេះ ល្ងង់ មាន ក្រ ។ល។ នៅ សម័យនេះ គេនៅគោរពគម្ពីរវេទនិងកម្រងអត្ថបទផ្សេងទៀត (ព្រាហ្មណ៍ អារណ្យកៈ និង ឧបនិស័ទ ជាដើម) ។ មិនតែប៉ុណ្ណោះទេ គេកែច្នៃវិជ្ជា ពហុសូត្រ(កម្រងវិជ្ជាច្រើនបែប មាន វេយ្យាករណ៍ កាព្យវិទ្យា កាមវិទ្យា នាដ្យវិទ្យា និង អត្ថវិទ្យា ជាដើម) ឱ្យកាន់តែប្រសើរ ។ ចំណែកឯទស្សនៈចំពោះអាទិទេព និង លោកៈក៏ពុំមានការកែប្រែដែរ ពោលគឺឱ្យតម្លៃលើ

ទស្សនៈឯកវេទនិយមផង ពហុវេទនិយម ផង ។ គេនៅតែមានជំនឿថា ព្រហ្ម័នជាអាទិទេព ជំ មានតែឈ្មោះ អត់មានរូប។ លោកៈពុំមានអ្វីជាការណ៍ពិតជាទៀងទាត់ ពីព្រោះជា មាយាការ(illusion) ជាសភាវៈ ក្លែងក្លាយ ដែលអាទិទេពបង្កើតជាល្បែងលេង ជាគ្រឿង បន្លំមិនឱ្យមើលឃើញការណ៍ ពិត។ អាទិទេពផ្សេងៗទៀតមានចំនួនច្រើន។ អាទិទេព

សំខាន់ៗគឺ សិវៈ វិស្ណុ ព្រហ្ម សក្ដិ សូរ្យៈ គណេស (មានក្បាលជាដំរី) ។ សិវៈ និង វិស្ណុ មានឈ្មោះតាំងពីសម័យវេទមកម្ល៉េះ ។ ទេវៈនីមួយៗសុទ្ធតែបានការគោរពស្រលាញ់ ផ្សេងៗគ្នាតាមទីកន្លែង និងតាមការចូលចិត្តរបស់បណ្ដាជន ។ អ្នកស្រលាញ់និងគោរពអាទិ ទេពណា តែងតែបាត់ទុកអាទិទេពនោះថា ជំដាច់គេ ឬ មានឫទ្ធានុភាពច្រើនជាងគេ ។

រួមសេចក្ដីទៅ ទស្សនៈទាក់ទងទៅនឹងជំនឿប្រពៃណី ទំនៀមទម្លាប់ របៀបរស់ នៅ នៅសម័យហិណ្ឌូនិយម ពុំប្លែកពីសម័យវេទនិយមនិង ព្រាហ្មណ៍និយមឡើយ គ្រាន់តែ សម័យហិណ្ឌូនិយមគេបានឱ្យតម្លៃលើកក្ដីភាព គឺការគោរពអាទិទេព មានរូបរាងខ្លាំងជាង សម័យមុនៗរហូតដល់រៀបចំតុបតែងធ្វើឱ្យអាទិទេពមានឈ្មោះច្រើន មានប្រពន្ធកូន មាន គ្រឿងអលង្ការ។ល។ ចំណែកសិល្បៈសូន គូរ ឆ្លាក់រូបអាទិទេព សម្រាប់គោរពបូជាក៏ ដុះដាលខ្លាំងឡើង ហើយឥទ្ធិពលនេះបានសាយកាយទៅគ្រប់ទិសទី ជាពិសេស គឺភូមិភាគ អាស៊ីអាគ្នេយ៍យើងនេះ ដូចជា ជ្វា ម៉ាឡាយូ សៀម លាវ ខ្មែរ ជាដើម។

# ៣- ឥន្ទិពលសាសនាព្រាឡូណ៍តួខសខ្លួមខ្មែរ

សាសនាព្រាហ្មណ៍បានចាក់ឫសក្នុងសង្គមខ្មែរតាំងពីយូរណាស់មកហើយ និង មាន ឥទ្ធិពលយ៉ាងខ្លាំងក្លាលើមនុស្សខ្មែរ ពិសេសសតិអារម្មណ៍ ទំនៀមទម្លាប់រហូតដល់ សព្វថ្ងៃ នេះ ទោះបីជាកម្ពុជាបានឈានចូលក្នុងរបបថ្មីមួយដែលមានលក្ខណៈជឿន-លឿនក៏ដោយ ក៏ឥទ្ធិពលព្រហ្មញ្ញសាសនានៅតែបន្តអន្លាយជាប់នឹងសតិអារម្មណ៍ ទំនៀមទម្លាប់របស់ខ្មែរ យើងដែរ។ ប៉ុន្តែប្រជាជនបានជម្រុះចោលបន្តិចម្តងៗ ជា បណ្តើរៗនូវជំនឿមិនសម ហេតុផលមានលក្ខណៈវិទ្យាសាស្ត្រ ។ ទន្ទឹមនឹងនេះ គេបាន រក្សាសម្បត្តិវប្បធម៌ សិល្បៈនេះ ជាគ្រឹះមួយដ៏រឹងមាំសម្រាប់ឱ្យយើងកសាងខឿនវប្បធម៌ ថ្មីមួយដែលមានលក្ខណៈជឿន

លឿន ព្រមទាំងជាមធ្យោបាយមួយសម្រាប់កសាង សេដ្ឋកិច្ច ។ ហើយគេមិនដែលឃើញ មានអរិយធម៌ខ្ពង់ខ្ពស់ណាមួយនៅសម័យបុរាណ ដែលអាចកើតឡើងរួចដោយមិនបានពឹង ពាក់លើសាសនាទេ ។ នៅចំពោះមុខប្រាសាទ សិល្បៈទាំងឡាយនៅតំបន់អង្គរក្ដី នៅតំបន់ ណាទៀតក្ដី គេពុំអាចបដិសេធ ឬនិយាយ ផ្ទុយបានឡើយ។ ប្រាសាទទាំងឡាយនោះ គេ ច្រើនកសាងឡើងដើម្បីបុជាដល់ សាសនាទាំងពីរដោយឥតប្រកែកបាន ។

ព្រោះហេតុដូច្នេះ ព្រហ្មញ្ញសាសនា មានឥទ្ធិពលទៅលើផ្នែកធំៗបួន គឺ ជំនឿ សិល្បៈ អក្សរសិល្ប៍ និងទំនៀមទម្លាប់-ប្រពៃណី ។

## ៣.១- ផ្ទែនខំឡើ

លើវិស័យជំនឿ ទំនៀមទម្លាប់ និង ជីវភាពរស់នៅ ព្រហ្មញ្ញសាសនាបានធ្វើឱ្យ ប្រជា ជនយើងនាសម័យមុនមានជំនឿទៅលើអាទិទេព ទេវៈ ព្រាយ បិសាច។ល។ គេ បានរៀបចំ ពិធីផ្សែងៗដើម្បីគោរពអាទិទេព និងទេវៈ ។ ក្នុងពេលសង់ផ្ទះ គេធ្វើការ- ទស្សន៍ទាយលើ ដីកន្លែងសង់ គេរៀបចំបាយសី ស្លាធម៌ដូង...។ ពេលលើកផ្ទះ គេរៀបចំ ពិធីសែនព្រេនម្ចាស់ ទឹកម្ចាស់ដី មានព្រះធរណីជាដើម។ ក្នុងពេលមានជំងឺ គេរៀបចំ ពិធីជុំតទៀនធូបអង្វរកបន់ ស្រន់សុំឱ្យជាសះស្បើយ លៀងអារក្សសុំឱ្យខ្មោចជួយរៀបចំ ហៅព្រលឹង។ គេបួងសួងនឹក គុណព្រះឥន្ទ ព្រះព្រហ្ម ដូនតា (ជំនឿដើម)។ ក្នុងពេល មានគ្រោះធម្មជាតិដូចជាខ្យល់ព្យុះ ទឹកជំនន់ គេបានអង្វរអាទិទេព មានព្រះ៣យ ព្រះអង្គារ ជាដើម។ ក្នុងពេលដែលមានរាសី ចុះ គេបានអញ្ជើញគ្រូអាចារ្យ ឬព្រះសង្ឃ មកសូត្រមន្តអាគមលើករាសី។ ក្នុងពេលរៀប អាញហ៍ពិញហ៍ គេរើសពេលចូលរោង ពេលផ្ទើម ធ្វើវានទេវិតា ឬ សែនក្រុងពាលី ព្រមទាំង ធ្វើនំអន្សម និង នំគម តំណាងលិង្គ ព្រះឥសូរ និង យោនីនាងឧមា។

## :ಚ್ರಾಣಿಕ್ಟರ್ಣ : ಚಿನ್ನಾಣ

ខាងវិស័យសិល្បៈខ្មែរយើងកសាងរូបចម្លាក់ បដិមានានា ដែលទាក់ទងនឹងលទ្ធិ សាសនាព្រាហ្មណ៍មានព្រះវិស្ណុ ព្រះសិវៈ លិង្គព្រះឥសូរ។ ហើយយើងឃើញមានរូប ចម្លាក់ គំនូរដែលទាក់ទងនឹងព្រហ្មញ្ញសាសនាដូចជារឿងរាមាយណៈ និង មហា ភារតយុទ្ធ ជាដើ ម។ គេបានកសាងប្រាសាទជាច្រើន ជាពិសេសប្រាសាទភ្នំសម្រាប់ ឧទ្ទិសឱ្យព្រហ្ម ញ្ញសាសនា។

## ៣.៤- ផ្ដែងសន្ទម និច នំនៀមនម្លាប់និច្យប់ពៃណី

សង្គមខ្មែរមានទំនៀមទម្លាប់ប្រពៃណីជាច្រើន ដែលទាក់ទងនឹងលទ្ធិព្រាហ្មណ៍ ដូចជា៖

- ពិធីបង្កក់ប្រសិទ្ធីទារក៖ មានជញ្ជាត់ព្រលឹង អន្ទុងព្រលឹង។
- ពិធីកោរជុក៖ ប្រើមន្តគាថាប្រសិទ្ធី ។
- ពិធីរៀបមង្គលការ៖ ធ្វើនំអន្សមតំណាងលិង្គព្រះឥសូរ ធ្វើនំគមតំណាង យោនីនាងឧមា។ ធ្វើពិធីបង្វិលពពិល និងបញ្ចុកចេកជាដើម។ ក្រមុំ កំលោះ ស្រលាញ់គ្នា មានដាក់ស្នេហ៍ មន្តអាគម ។
- ពិធីសែនព្រេន៖ ឡើងផ្ទះថ្វាយស្រា ស្លាធម៌ បាយសី ។
- ក្នុងពិធីបុណ្យ៖ មានធ្វើរោងទេវតា ៤ ទិស ធ្វើទ្រួន មានស្លាធម៌ បាយសី ៧ រួ ត។
- ពិធីរំលាយសព៖ មានធ្វើឧបកិច្ចផ្គុំរូបនោះពេលបូជាសពរួច លាងធាតុ ដោយ ទឹកដូង(លាងបាប)។
- លើវិស័យស្ថាបត្យកម្ម៖ ខ្មែរយើងកសាងប្រាសាទភ្នំ។

- លើស្មារតីទឹកចិត្ត៖ ព្រាហ្មណ៍សាសនាបានធ្វើឱ្យខ្មែរយើងមានទឹកចិត្ត អង់អាចក្លាហាន មិនចុះញ៉មនឹងខ្មាំងសត្រូវ តែសាសនានេះក៏ធ្វើឱ្យខ្មែរ យើង ចងគំនុំគុំគួនគ្នាសងសឹកគ្មានទីបញ្ចប់ដែរ ។
- លើវិស័យនយោបាយ និងការគ្រប់គ្រង៖ ក្នុងសម័យអង្គរ ការគ្រប់គ្រង របស់ ព្រះរាជាបានអនុវត្តតាមលទ្ធិទេវរាជ ពោលគឺ ស្ដេចមានតួនាទីស្មើ នឹងអាទិ ទេព ស្ដេចគឺអាទិទេព អាទិទេពគឺស្ដេច ពាក្យសម្ដីរបស់ស្ដេច គឺ សម្ដីរបស់ អាទិទេព។ ក្នុងពេលសព្វថ្ងៃនេះ ពួកបារគូក៏នៅមានឥទ្ធិពល ដល់ការលើក រាសីប្រសិទ្ធពរដល់ព្រះរាជាផងដែរ ។
- លើសង្គម៖ ការបែងចែកវណ្ណៈក្នុងសង្គមបុរាណ ។ល។